
Л А Д А  Б Е РГ

И З Д АТ Е Л Ь С Т В О  Ч А РА  (चर ) 

М О С КВ А ,  2 0 2 6

Синхронистичность

как сознание создает реальность  



ББК 88.37
УДК 159.9

Лада Берг.
Синхронистичность: как сознание создает реальность  ― «Чара», 2026

― 216 с.

Почему одни совпадения кажутся пустяками, а другие — будто 
обращены лично к нам? Почему реальность иногда словно «откликается» 
на мысли, чувства и внутренние вопросы?

В книге «Синхронистичность: как сознание создаёт реальность» 
психолог Лада Берг исследует феномен значимых совпадений без мистики 
и эзотерики, опираясь на данные психологии, когнитивных наук, теории 
вероятностей и истории научной мысли. Автор показывает, что 
синхронистичность — это не доказательство скрытого управления 
миром и не сверхъестественный знак, а особый режим человеческого 
восприятия, в котором внимание, эмоции и ожидания формируют 
субъективные связи между событиями.

Книга подробно разбирает, почему мозг склонен находить 
закономерности в случайных явлениях, как возникает иллюзия 
контроля, где проходит граница между здоровым смыслообразованием 
и когнитивными ловушками, и в каких случаях синхронистичность может 
быть полезным инструментом самонаблюдения, а в каких — источником 
заблуждений и тревоги.

Это не руководство по «притяжению событий» и не духовный ман
ифест. Это трезвый, аналитический взгляд на то, как человек создаёт 
значения, интерпретирует реальность и сталкивается с собственными 
проекциями. Книга адресована читателям, которые хотят понять, как 
работает их сознание, научиться сомневаться в очевидном и сохранить 
психологическую устойчивость в мире неопределённости.

Все права защищены. Никакая часть данной книги не может
 быть воспроизведена в какой бы то ни было форме

 без письменного разрешения владельцев авторских прав.

© Издательство ЧАРА (चर)
ИП Стадник А. В. 

Россия, Москва, 
Январь, 2026

                                                                                      Тираж 100 экз



Предисловие .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
Введение .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Глава I. Навык замечать закономерности .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
Глава II. Интеллект как фильтр: почему мысли не всегда точны .. . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Глава III. Зеркальный мир: как внешнее отражает внутреннее . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Глава IV. Парадокс интерпретации .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Глава V. Синхронистичность и просветление .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Глава VI. Целостная картина .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
Глава VII. Потенциал человека: скрытые уровни восприятия .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
Глава VIII. Ложные мистификации .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125  
Глава IX. Созданные нами миры .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
Глава X. Познание неизвестного .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
Глава XI. Изменённые режимы работы мозга .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Глава XII. Иллюзии как часть восприятия .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Глава XIII. Практические методы применения синхронистичности .. . . . . . . . . . . . 180
Коротко о главном .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Заключение .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
Об авторе . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

Содержание





5

Предисловие 

Иногда всё начинается с мелочи... 
Я стала замечать, что каждый раз, когда смотрю на 

часы, вижу одни и те же цифры — 11:11, 12:12, 22:22. Это не 
было каким-то важным духовным открытием — я просто 
стала это замечать. И такое стало происходить чаще и чаще. 
Возник простой вопрос: а почему? Очевидно, что часы по-
казывают такие комбинации ежедневно, но раньше они 
проходили мимо. А теперь стала постоянно их замечать... 
Почему? Я поняла: изменилось не время и не цифры, изменился 
способ восприятия.

Это простое наблюдение стало отправной точкой для 
размышлений о том, как сознание выделяет повторяющи-
еся элементы реальности и наделяет их значимостью. Ока-
залось, что такое понятие уже есть в психологии, многие 
люди его и изучают, и стараются понять. Называется оно 
«синхронистичность». И мне это стало реально интерес-
но, потому что возникло не как сухое знание из книг, а как 
часть моего личного опыта, моей догадки.

Синхронистичность  — термин, которым обозначают 
значимые совпадения, кажущиеся неслучайными. В массо-
вой культуре оно нередко связывается с мистикой, «знака-
ми судьбы» или скрытым управлением реальностью. 



6

Я – психолог, и я работаю с людьми. Знали бы вы, как 
часто я это слышу! Разные истории, объединенные общим 
смыслом. Люди приходят на терапию и рассказывают о 
странных совпадениях: о повторяющихся числах, «знаках», 
неожиданных встречах, фразах, которые будто бы отве-
чают на внутренние вопросы. Почти всегда за этим сто-
ит одно и то же ощущение — чувство, что происходящее 
имеет скрытый смысл и что реальность каким-то образом 
«разговаривает» с человеком.

У кого-то такие переживания сопровождаются трево-
гой или, наоборот, надеждой. Один пытается найти объяс-
нение в эзотерике, другой — в идее судьбы или внешнего 
управления. Но в кабинете психолога разговор постепенно 
смещается в другую плоскость. 

Мы начинаем исследовать не сами события, а то, как 
они воспринимаются: что именно человек выделяет, на что 
обращает внимание, какие ожидания и эмоциональные со-
стояния предшествуют этим совпадениям.

В этой книге совпадения рассматриваются как осо-
бый режим человеческого восприятия — результат вза-
имодействия внимания, памяти, эмоций и когнитивных 
фильтров, через которые мы постоянно интерпретируем 
реальность. Я показываю, почему человек склонен нахо-
дить смысл в случайных событиях, как мозг выстраивает 
закономерности из фрагментарной информации и в ка-
ких случаях этот механизм помогает ориентироваться в 
неопределённости, а в каких — начинает искажать карти-
ну происходящего. 

Опираясь на данные психологии, физики, теории ве-
роятностей и истории научной мысли, мы разберем проис-
хождение феномена синхронистичности, его связь с мыш-
лением, иллюзией контроля и глубинной потребностью 
человека в объяснении мира.



7

«Синхронистичность: как сознание создаёт реальность» 
— это не руководство по «притяжению событий» и не эзо-
терический трактат. Это исследование того, как внутрен-
ние состояния человека формируют субъективные связи 
между событиями, как возникает ощущение значимости 
совпадений и почему способность сомневаться и проверять 
свои выводы остаётся ключевым признаком психологиче-
ской устойчивости.

Я предлагаю читателю рассматривать совпадения не 
как доказательство внешнего управления, а как отражение 
работы сознания — точной, сложной и одновременно уяз-
вимой системы. Понимание этих процессов не обедняет 
человеческий опыт. Напротив, оно делает его более ясным, 
честным и устойчивым. Умение видеть закономерности 
важно, но не менее важно уметь проверять их — именно в 
этом и проявляется зрелое взаимодействие человека с ре-
альностью.

Приятного чтения!





9

Введение

Термин «синхронистичность» описывает совпадения, 
которые человек воспринимает как значимые. Это те ситу-
ации, когда внутреннее переживание неожиданно «совпа-
дает» с внешним событием — и возникает чувство, будто 
реальность откликнулась лично на твоё состояние. Такие 
моменты могут быть приятными или тревожными, но в лю-
бом случае они создают ощущение, что человек включён в 
процесс, значительно превышающий его личную историю.

Стремление понять, почему это происходит, естествен-
но для человека. Ещё античные греки пытались объяснить 
связь между поступками, судьбой и внешними событиями 
через богов, которые могли изменять ход жизни людей. Од-
ним из центральных образов, связанных с идеей перехода, 
совпадений и перемен, был Гермес, вестник богов. Он со-
провождал героев, помогал им пересекать границы — гео-
графические, психологические и жизненные, служил про-
водником в ситуации неопределённости. Этот образ важен: 
он отражает человеческую потребность искать смысл там, 
где возникают события, которые выглядят словно направ-
ленными извне.

Однако только в XX веке появилась попытка изучать 
совпадения научно. Австрийский биолог Пауль Каммерер 



10

пытался описать закономерности повторяющихся событий 
и выдвинул «закон серий». Он считал, что повторы явле-
ний — чисел, имён, ситуаций — могут фиксироваться и 
классифицироваться как статистические ряды. Его наблю-
дения были эксцентричны, но заложили важное направле-
ние: идея о том, что совпадения можно рассматривать не 
только как интуитивное переживание, но и как объект ис-
следования.

Решающую роль в формировании современного пони-
мания синхронистичности сыграл швейцарский психиатр 
Карл Густав Юнг. Именно он официально ввёл термин 
«синхронистичность» в 1952 году, описав его как «акау-
зальный связующий принцип» — явление, при котором внеш-
нее событие оказывается созвучно внутреннему состоянию 
человека, хотя между ними нет прямой причинной связи. 
Юнг предполагал, что такие совпадения выражают связь 
между сознанием и тем, что он называл коллективным бес-
сознательным — общим психическим полем, объединяю-
щим человечество. Он пришёл к своим идеям не только из 
наблюдений за пациентами, но и под влиянием дружбы с 
выдающимся физиком Вольфгангом Паули, который сам 
часто сталкивался с чередой необычных событий в жизни.

В последние десятилетия понятие синхронистичности 
постепенно закрепилось в научно-популярной среде, сна-
чала в Европе и США, затем — в России. В нашей стране 
к нему проявляется интерес в психологии, культурологии, 
а также в смежных областях, пытающихся объяснить чело-
веческое восприятие закономерностей — от когнитивных 
наук до физики сложных систем. У читателей этот термин 
в первую очередь ассоциируется с юнгианской школой и с 
попытками объяснить, почему человек склонен связывать 
внешние события со своими мыслями, состояниями и ожи-
даниями.



11

Эта книга написана для тех, кто хочет взглянуть на 
явление совпадений без мистификации и лишнего роман-
тизма. Мы будем рассматривать синхронистичность как 
элемент восприятия, как когнитивный механизм и как воз-
можный способ расширить понимание связи человека с 
миром. Речь пойдёт не о предсказаниях, не о судьбе и не о 
попытке «управлять реальностью», а о том, как работает 
человеческий мозг, почему он ищет закономерности, и при 
каких условиях такой поиск становится полезным — а при 
каких может вводить в заблуждение.

Если ты подходишь к этой теме с вопросом «почему 
это со мной происходит» или хочешь разобраться в том, 
что лежит в основе таких переживаний, эта книга позволит 
сделать первые шаги к ответу. Она не обещает чудес, но 
предлагает ясный, логичный взгляд на то, как мозг челове-
ка создаёт значения — и почему один и тот же мир может 
ощущаться настолько разным в зависимости от того, под 
каким углом ты наблюдаешь.



12

Глава I 
Природный навык 

замечать закономерности

Человеческий мозг обладает способностью, которая 
часто остаётся незамеченной, — создавая внутренние об-
разы, ожидания и мысли, он стремится сопоставлять их с 
происходящим вокруг. Когда человек видит совпадение 
между тем, что происходило у него в мыслях, и тем, что 
он внезапно наблюдает во внешнем мире, возникает опыт, 
который называют синхронистичностью.

Чтобы передать, насколько сильным может быть та-
кой эффект, хочу привести историю. Осенним днём муж-
чина ждал знакомого в машине и слушал радио. Во время 
рекламной паузы прозвучало объявление о фильме «Кэр-
ри», где героиня способна перемещать предметы усилием 
мысли. Мужчина машинально начал представлять, како-
во это — двигать объект на расстоянии. Он увидел через 
стекло старый дом напротив и мысленно представил, как 
дом начинает наклоняться, смещаться, разламываться. Че-
рез секунды дом действительно вздрогнул и завалился на 
бок — но это оказалось не результатом «силы мысли», а на-
чавшейся строительной разборки: из-за крыши проступил 
ковш огромного бульдозера.



13

Эта сцена — не иллюстрация паранормального, а при-
мер того, как мозг мгновенно связывает внутреннее со-
стояние с внешним событием. Прежде чем разум успевает 
оценить ситуацию рационально, человек уже ощущает со-
впадение как личный смысл. Именно это чувство — ядро 
синхронистичности: не событие само по себе, а субъектив-
ное переживание связи.

Каждый человек время от времени сталкивается с по-
добными ощущениями. Их можно считать загадочными 
или объяснять случайностью, но психологически важно 
другое: мы воспринимаем мир так, будто он способен «от-
ражать» наши внутренние процессы.

Большинство из нас не раз слышали в детстве: «разбил 
зеркало — к несчастью», «не открывай зонт дома — накли-
чешь беду», «загадай желание на падающую звезду». Куль-
турные установки формируют у ребёнка ощущение, буд-
то мысли и действия могут влиять на ход событий. Позже 
школа учит противоположному: мир материален, у всего 
есть причина, а совпадения — случайность. Но напряже-
ние между этими двумя позициями — мифологической и 
рациональной — остаётся. Внутреннее чувство, что собы-
тия иногда складываются «слишком удачно», чтобы быть 
случайными, оказывается живучим. Важный вопрос — по-
чему оно возникает.

С позиции современной психологии ключевым объ-
яснением служит способность мозга находить совпадения. 
Человек замечает связи не потому, что обладает скрытой 
силой, а потому что его нервная система эволюционирова-
ла как система, способная улавливать закономерности.

Представим: 50 000 лет назад на границе африканской 
саванны стоит человек. Физически он слаб — низкий рост, 
отсутствие ногтей, слабое зрение в темноте. Но у него есть 
главное преимущество: крупный мозг. Нейронная ткань 



14

требовала огромных энергетических затрат, что застав-
ляло наших предков охотиться и обменивать физическую 
силу на интеллект. Большой мозг позволял перерабатывать 
информацию быстрее, сопоставлять сигналы и оценивать 
риск. От того, насколько точно он мог связать движение 
травы с возможным хищником, зависела его жизнь.

В высоких колышущихся травах хищники и добыча 
скрываются так же эффективно, как современные люди 
— за экранами и информацией. Чтобы выжить, древний 
человек должен был смотреть на множество постоянно ме-
няющихся сигналов — движение света, тень, изгиб травы, 
силуэт. Он должен был понять: перед ним поток воздуха 
или хищник, пятно воды или спрятавшийся зверь. Эта не-
обходимость распознавания закономерностей стала фун-
даментом человеческого мышления.

Наш мозг эволюционировал не для философии и рели-
гии — он эволюционировал для предсказания: «что здесь 
происходит и что будет дальше». И именно поэтому чело-
век сегодня, сталкиваясь с совпадением, мгновенно ищет в 
нём смысл.

Синхронистичность — это не свойство мира, а пре-
жде всего работа мозга, который связывает внутреннее и 
внешнее. В тех случаях, когда эта связь помогает человеку 
адаптироваться, она становится преимуществом. Но когда 
она превращается в источник ложных выводов — может 
вводить в заблуждение.

Разум как вычислительная система
Сегодня в информатике задачи, подобные тем, с кото-

рыми сталкивались наши предки на охоте — распознава-
ние разрозненных сигналов в условиях неопределённости, 
— называют задачами нечёткой логики. Современный ком-
пьютер, обрабатывая большие наборы данных, может про-



15

считывать точные варианты, но он плохо работает там, где 
нет точных ответов, — там, где всё сводится к «возможно», 
«скорее всего», «похоже». Для охотника ошибка в опреде-
лении сигнала могла стоить жизни. Если бы он ждал пол-
ной уверенности, добыча ушла бы, а хищник — нет.

Эволюция решила этот вызов иначе, чем инженеры: 
она не дала человеку абсолютную точность, она дала спо-
собность догадаться. В передней части человеческого мозга 
существует зона размером с грецкий орех, которая отвеча-
ет за способность сказать «я», представить себя отдельно от 
окружающего мира, принять решение на основе неполных 
данных. Именно эта часть выполняет роль своеобразного 
«исполнительного центра» — она получает информацию 
от всей остальной нервной системы, от памяти, органов 
чувств, эмоций, и делает выводы.

Можно представить себя сидящим условно «на стене» 
между двумя мирами. Перед человеком — внешняя реаль-
ность, где необходимо добывать ресурсы, выстраивать от-
ношения, действовать. За спиной — внутренний мир: па-
мять, страхи, желания, переживания, убеждения. Оба мира 
слишком сложны, чтобы охватить их целиком. Но человек 
обязан принимать решения несмотря на отсутствие полной 
картины: стоит ли бросать копьё, стоит ли рисковать, что 
значит этот шорох в траве.

Каждый раз человек делает предположение на основе 
опыта. Он сравнивает входящие сигналы с хранимыми в 
памяти образами, присваивает им значение и действует. 
Если такие догадки оказываются достаточным количеством 
раз верными, у него появляется шанс выжить и передать 
гены.

Разум не просто ищет совпадения — он ищет законо-
мерности во времени. Предки изучали времена года, ми-
грацию животных, способы их поведения при опасности. 



16

Это позволяло предсказывать, где искать добычу, когда ме-
нять место, какой способ охоты использовать.

Главная сложность заключается в том, что человек всег-
да действует в условиях неполной информации. Большая 
часть сигналов отбрасывается, потому что их слишком 
много. Многое достраивается из памяти, чтобы заполнить 
пробелы. Человек редко знает истинные причины собы-
тий, но он вынужден делать выбор. Философствовать мож-
но только когда есть запас времени и еды. Для охотника, 
который голоден, необходимость — первична.

Синхронистичность 
как адаптивное преимущество

Существует шутка: два стервятника сидят на ветке, и 
один говорит другому: «К чёрту терпение, пойду кого-ни-
будь убью». Она неплохо отражает состояние людей, вы-
нужденных выживать в сложной среде. Если есть даже 
минимальная возможность повысить вероятность успеха, 
человек будет цепляться за неё.

Археологические находки — например, наскальные 
изображения в Ласко и Лес-Труа-Фрер — свидетельству-
ют, что ритуальное поведение существовало задолго до ре-
лигий. Изображение человека в маске оленя интерпретиру-
ют как обряд, в котором шаман пытался повторить образ 
добычи, чтобы привлечь животных. По сути, древние люди 
пытались воздействовать на мир, используя наблюдённые 
совпадения. Если после обряда зверь действительно появ-
лялся — это воспринималось как связь, пусть даже стати-
стически случайная.

Отсюда возникает важный принцип: суеверия — это 
не глупость, а попытка использовать наблюдаемые законо-
мерности ради преимущества. Ошибка заключалась лишь в 
том, что люди принимали совпадение за гарантированный 



17

закон. Ритуал не работал всегда — и те, кто обещал невоз-
можное, платили за это. Но сам факт попытки «поднять 
шансы» — глубоко рационален на уровне эволюции. Если 
вероятность даже немного смещается — на проценты — за 
поколения это превращается в реальный отбор.

Дарвин убедительно показал, что небольшой эволюци-
онный выигрыш определяет, чьи черты останутся в потом-
ках, а чьи исчезнут. Человек думает так, как думает, потому 
что это оказалось полезным для выживания. Способность 
искать смысл и закономерности — даже там, где их может 
не быть, — встроена в нашу нервную систему как механизм 
повышения шанса.

Наш мозг ежедневно выполняет вычислительные опе-
рации, которые современные компьютеры пока не способ-
ны повторить: выделить объект из фона, классифицировать 
его, сопоставить с целью, понять контекст, предсказать, 
куда он переместится, и скоординировать сотни мышц для 
действия. Но при этом большинству людей трудно склады-
вать восемь десятизначных чисел в уме. Причина проста: 
если навык не нужен для выживания — он не развивается.

Наблюдать за миром, извлекать закономерности и ис-
пользовать их — наша природная специализация. И имен-
но эта способность — основа явления, которое позже стало 
называться синхронистичностью.

Иллюзия «магии»: 
почему совпадения кажутся управляемыми

Синхронистичность не является результатом «вол-
шебства» и не требует сверхъестественных объяснений. 
Она связана с особенностями человеческого восприятия, 
сформировавшимися в процессе эволюции. Наши предки 
не просто наблюдали мир, но пытались воздействовать на 
него — через ритуалы, действия, образы. Когда охотник на-



18

девал маску животного и выполнял ритуальный танец, он 
не был наивным простаком. Он пытался, пусть даже нео-
сознанно, опереться на связь между внутренним состояни-
ем и внешним результатом, чтобы хоть немного повысить 
шансы на добычу.

Там, где человеку не хватает контроля, он стремится 
найти или создать его остатки. Эти попытки были частью 
стратегии выживания: если существовал хоть малейший 
шанс, что определённое состояние или действие улучшает 
итог, это могло стать преимуществом. Даже 2–3 процен-
та повышения вероятности — ценность для эволюции. И 
если изменённое внутреннее состояние — уверенность, 
решимость, чувство «готовности» — хоть немного меняло 
способность действовать, охотник был склонен повторять 
внутреннюю настройку перед каждым важным событием. 
Человек искал не чудо, а преимущество.

Отсюда происходят корни предсказательных практик. 
Для древнего человека было почти столь же ценно не «со-
здать» событие, сколько предвидеть его. Наблюдение за 
облаками, повадками птиц, изменением цвета травы — всё 
это было способом извлечения закономерностей. Наши 
предки фиксировали сигналы среды, которые мы бы се-
годня даже не заметили, и использовали их как ориенти-
ры. Современный читатель может назвать это суеверием, 
но фактически это был статистический анализ эпохи, когда 
статистики не существовало.

Человек воспринимал мир как поток метафор, из ко-
торого можно извлечь намёки. Появление птицы в тот мо-
мент, когда охотник думал о направлении пути, могло вос-
приниматься как дополнительный сигнал, который нужно 
учитывать. Это не было «детским мышлением» — это была 
попытка сложить в общую картину все доступные сведе-
ния, включая эмоциональные и ассоциативные.



19

Современность и возвращение 
синхронистичности 

Наш современный «игрок», воспринимающий череду 
совпадений в своей жизни как знак личной избранности, 
часто ошибается в интерпретации не потому, что замечает 
закономерность, — это естественно, — а потому что дела-
ет вывод о прямой причинности. Его внутренний процесс 
отражается внешними событиями, но он воспринял отра-
жение как источник. Он увидел результат — и решил, что 
именно он его вызвал.

Древний человек поступил бы иначе. Для него совпа-
дение было бы одним из элементов анализа, а не оконча-
тельным фактом. Он бы сказал: «я учту это», а не «я управ-
ляю миром». Ошибка современного человека заключается 
в быстром и жёстком присвоении смысла там, где требует-
ся осторожность.

Иногда совпадения становятся культурными норма-
ми. Однажды сова, которую обычно видят только ночью, 
вылетает днём и в деревне через короткое время случается 
беда. Связь не доказана, но люди фиксируют последова-
тельность. С этого момента сова днём — знак несчастья. 
Так рождается суеверие. Не событие создало смысл — его 
создали люди, пережившие его и передавшие далее.

Или пример из античной Греции: считалось, что дождь 
можно вызвать, ударяя по камню мокрыми ветками. Если 
бить достаточно долго — дождь действительно пойдёт, но 
не потому, что удар вызывает дождь, а потому что погода 
меняется независимо. Тем не менее, для переживающего 
событие человека совпадение становится подтверждением. 
Ошибка заключается в том, что внимание направлено на 
внешнее явление, а не на то, как мозг интерпретирует его.

Важно рассматривать такие системы уважительно. 
Они были первыми попытками человечества понять при-



20

чинность. Люди опирались на доступные средства анализа, 
ровно так же, как сегодня мы опираемся на физику, теорию 
вероятностей и нейронауку. Возможно, через тысячу лет 
будущие исследователи будут рассматривать наши методы 
как примитивные, но они признают, что мы действовали в 
рамках своего знания.

Совпадения, тревога 
и потребность в объяснении

Синхронистичность не исчезла в современном мире. 
Напротив, каждый человек сталкивался с ней хотя бы раз. 
Но сегодня мы испытываем гораздо больше тревоги пе-
ред неопределённостью. Совпадение не вкладывается в 
привычную схему причин и следствий, и потому вызывает 
внутреннее напряжение, которое лучше «закрыть» объяс-
нением.

Самый простой способ защиты — объявить явление 
«простой случайностью». Но это не всегда выражение ра-
циональности. Часто это способ снизить тревогу от ощуще-
ния, что мир может быть менее управляем, чем кажется. Че-
ловеческий мозг и сегодня продолжает действовать так же, 
как на саванне: он ищет, какие сигналы важны, что означает 
происходящее, что безопасно, а что опасно. Поэтому реак-
ция «этого не может быть, значит, не существует» — скорее 
психологический механизм, чем результат размышления.

С точки зрения физики, важно иное: если явление не 
противоречит известным законам природы, оно считает-
ся возможным. Синхронистичность не нарушает причин-
ность — она лишь демонстрирует, как восприятие человека 
и его состояние могут сместить вероятность восприятия и 
внимания к определённым событиям.

В научной практике существует известная трудность: 
сам факт ожидания может изменить результат. Чтобы ис-



21

ключить влияние ожиданий исследователя, создаются 
«двойные слепые» эксперименты: когда ни участники, ни 
ведущий не знают, какой результат считается целевым. Это 
признание того, что человеческие ожидания способны ме-
нять исход — пусть даже не физически, но статистически, 
на уровне выбора, внимания, интерпретации. Плацебо-эф-
фект — наглядное подтверждение: нередко до трети улуч-
шений связаны не с действием вещества, а с верой человека 
в то, что оно подействует.

То есть отражение ожиданий — свойство не «магии», а 
системы восприятия. Сознание и ожидания влияют на ин-
терпретацию событий, и это влияние измеримо.

Приглашение от наблюдателя, 
который смотрит с улыбкой

Ты несёшь личную ответственность за часть тех син-
хронистичных событий, которые переживаешь. При долж-
ном внимании и определённой тренировке воображения 
ты можешь научиться использовать эту способность осоз-
нанно. Можно условно “подстраивать” реальность на не-
сколько процентов в сторону того, куда направлено твоё 
внимание.

Модель синхронистичности, предложенная в этой 
книге, создана как попытка закрыть разрыв между самим 
фактом существования таких совпадений и отсутствием 
разумных объяснений, как именно они работают и что с 
ними делать. Мы рассмотрим, что писал о синхронистич-
ности автор самого термина — Карл Юнг, а затем обра-
тимся к исследованиям, посвящённым этой теме.

Когда я начинала заниматься этим вопросом, я ожидала 
обнаружить статьи, диссертации или исследования, стре-
мящиеся доказать, что синхронистичности не существует. 
Мне казалось, что книга получится спорной. Вместо этого 



22

я нашла огромный массив литературы, подтверждающей 
наличие таких явлений, и не обнаружил ни одной серьёз-
ной научной работы, уверенно доказывающей обратное. 
Я обнаружила другое: одной из самых сложных проблем 
экспериментальной науки является поиск действительно 
случайного события. Даже по-настоящему случайные чис-
ла, которые нужны для статистических расчётов, крайне 
трудно сгенерировать. Невидимые закономерности при-
сутствуют буквально во всём.

Для читателя, который уже знаком с синхронистич-
ностью, я предлагаю эту модель как своего рода личную 
картину мира — взгляд наблюдателя, который до сих пор 
удивлён и слегка развлекается тем, что видит. Для читателя, 
который только начинает интересоваться этим явлением, я 
могу предложить парадокс и предупреждение.

Синхронистичность — это зеркало, направленное на ум 
наблюдателя. Если ты не считаешь такие явления возмож-
ными или сознательно выбираешь не замечать их, твой ум 
отразит это тем, что ты просто не будешь видеть подобных 
совпадений вокруг себя. И в этом нет ничего проблемного 
— осведомлённость о синхронистичности не является ус-
ловием выживания. Напротив, она может даже оказаться 
нежелательным отвлекающим фактором.

Но если ты однажды решишь обращать внимание на 
такие события и признаешь их существование в своём вос-
приятии, тебе придётся жить с этим и дальше — вероятнее 
всего, на протяжении всей жизни. Это знание становится 
частью того, кто ты есть. Его сложно забыть или проигно-
рировать. Это похоже на момент, когда человек узнаёт, что 
Земля не плоская: вернуться в прежнее состояние уже не-
возможно. Поэтому, если ты ожидаешь получить лёгкое ин-
теллектуальное развлечение — эта модель не для тебя. Если 
ты не готов смотреть в отражение собственного восприя-



23

тия, подобно тому, как человек смотрит в кривые зеркала 
комнаты смеха, — возможно, стоит закрыть книгу. Но если 
ты готов рискнуть и отправиться в исследование, в кото-
ром не будет места абсолютной уверенности, — продолжай 
читать.



24

Глава II
Интеллект как фильтр: 

почему мысли не всегда точны

Реальная «матрица»
Твой мозг выполняет такие вычислительные задачи, с 

которыми ни одна существующая компьютерная система 
не может сравниться. Ты — это мозг, это ум, биологиче-
ский механизм, который создаёт реальность, которую ты 
воспринимаешь. Мозг принимает миллиарды отдельных 
сенсорных сигналов и превращает их в ту картину мира, 
которую ты считаешь объективной. Более того, ты спосо-
бен распознавать, что означает этот пласт информации.

Именно мозг конструирует твою реальность. Ты бук-
вально носишь свой «компьютер» внутри черепа. Этот 
биокомпьютер автоматически фильтрует и модифицирует 
воспринимаемые данные, стараясь предоставить тебе толь-
ко тот минимум сведений, который нужен для выживания. 
Большая часть того, что органы чувств сообщают в мозг, 
отбрасывается. Значительная доля того, что ты считаешь 
внешним опытом, на самом деле представляет собой ин-
формацию, синтезированную в рабочей памяти мозга.

Главный вопрос, который возникает далее, звучит так: 
если ты заключён в эту биологическую «коробку», как ты 



25

способен менять порядок событий вокруг себя? В этой кни-
ге ты узнаешь, как это происходит и почему этот механизм 
частично поддаётся твоему контролю.

Есть люди, имеющие искажённые представления о 
природе синхронистичных событий. Некоторые начинают 
воспринимать радиопередачи и телевизионные программы 
как источник личных сообщений. Другие видят совпаде-
ния везде, оказываются поглощены историями, которые 
сами создают, и теряют способность самостоятельно функ-
ционировать. Эти люди не усвоили первый принцип: син-
хронистичность — это зеркало. Перед тем как продолжать 
наблюдение, нужно сделать паузу.

Представь самый первый урок набора текста: пальцы 
помещены на исходные клавиши. Это фундаментальная 
позиция. В контексте синхронистичности фундамент та-
ков: ты смотришь в зеркало собственной психики. Синхро-
нистичность — это ты.

Юнг и синхронистичность
Карл Густав Юнг — одна из наиболее значимых фигур 

западной психологии XX века. Его модель синхронистич-
ности была первой и остаётся наиболее известной. Однако 
она не истинна. 

Как неверная базовая привычка печати может лишить 
возможности печатать быстро и без ошибок, так и модель 
Юнга лишает читателя ощущения личной роли и приводит 
к заблуждениям.

Юнг не считал человека причиной синхронистичных 
событий. Однако он видел связь между человеком и этими 
явлениями. Он писал:

«Синхроничность обозначает параллелизм времени 
и значения между психическими и психофизическими со-
бытиями, который научное знание пока не может свести к 




