
И З Д А Т Е Л Ь С Т В О  « Կ Ա Տ Ո Ւ »

Е Р Е В А Н  -  М О С К В А 
2 0 2 4

Д Ж О З Е Ф  Г О Л Д С Т Е Й Н

Медитация 
прозрения
П Р А К Т И К А  О С В О Б О Ж Д Е Н И Я



ББК 86.4
УДК 133

Джозеф Голдстейн.
Медитация Прозрения. Практика Освобождения – 

«Կատու». 2024. - 201 с. 

Книга Джозефа Голдстейна «Медитация Прозрения. 
Практика Освобождения» предлагает глубокое руководство 
по практике випассаны — древней буддийской техники меди-
тации, направленной на осознанное восприятие и понимание 
природы реальности. Голдстейн, один из ведущих западных 
учителей буддизма, делится своим опытом и знаниями, по-
могая читателям развить внимательность и осознанность 
в повседневной жизни. Автор раскрывает основные этапы и 
методы практики, показывая, как медитация прозрения мо-
жет привести к освобождению от страданий, ясности ума 
и глубинной трансформации. Эта книга — мощный инстру-
мент для тех, кто стремится к духовному развитию и вну-
треннему покою.

Издательство «Կատու».
Ереван-Москва
2024.



Содержание
Предисловие

– 5 –

Глава первая
Что такое Путь

– 9 –

Глава вторая
Методы практики

– 39 –

Глава третья
Освобождение ума

– 73 –

Глава четвертая
Психология и дхарма

– 113 –

Глава пятая
Бескорыстие

– 129 –

Глава шестая
Карма
– 145 –

Глава седьмая
Практика в повседневной жизни

– 165 –



«Интеллектуальное, тщательное, поразительно ясное 
опи-сание западной практики випассаны в частности и буд-
дизма в целом.»

— Los Angeles Times

«Многолетний опыт Голдстейна в проведении буддийских 
ретритов делает эту книгу мудрой и зрелой, интересной не 
только для западной аудитории, но и для всех, кто открыт к 
изучению буддийской практики и пониманию взаимосвязанно-
сти всей жизни. Настоятельно рекомендую.»

— Library Journal

«Книга "Медитация Прозрения" будет принята с радо-
стью всеми, кто хочет углубить и расширить свою привер-
женность жизни в осознанности.»

— Джон Кабат-Зинн, 
автор книги "Где бы ты ни был, ты уже здесь"

«Мудрое и практическое руководство для всех, кто стре-
мится освободить ум через медитацию.»

— Дэниел Гоулман, 
автор книги "Эмоциональный интеллект"



Предисловие





7

предисловие

Май 1965 года. Тайланд Десять, одна из первых групп 
Корпуса мира, пьет шампанское на высоте тридцати ты-
сяч футов над Тихим океаном, произнося тост за Запад, 
идущий на Восток. Мне еще нет двадцати одного, поэтому 
выпить за это мне еще нельзя. То, что я знал о буддизме в 
тот момент, не наполнило бы даже один из этих малень-
ких, тонкоствольных пластиковых бокалов, все что я знал 
об этой религии это улыбающийся мужчина с большим 
животом, идея спокойствия, непривязанности и дыха-
тельные упражнения. 

Июль 1974 года. Летняя сессия, Институт Наропы, 
Боулдер, Колорадо, буддийский Вудсток празднует Вос-
ток, идущий на Запад. Мое посвящение в учителя Дхармы 
в Америке. Посреди этого торжества находятся люди, жа-
ждущие знания. Я чувствую, как усиливается ветер, под-
нимая нас всех, и думаю: «Это начало». 

Январь 1993 года. Спустя поколение, учения Будды 
мягко и спокойно проникают в нашу западную культу-
ру. Заканчивается трехмесячный ретрит, наш восемнад-
цатый с 1975 года. Сто человек выходят в мир, некоторые 



8

Медитация прозрения

с улыбкой спокойствия, другие — пораженные истиной, 
постигнутой на опыте. На синем экране моего компью-
тера сияют их вопросы в ранний зимний вечер. Львиный 
Рык Будды зовет нас всех к пробуждению. Если мы зна-
ем, как смотреть, то открываем мудрость и сострадание, 
истинную природу нашего разума. Вдохновленные этой 
возможностью, многие из нас учатся смотреть, задавать 
вопросы, видеть сами.

Открытие — первый шаг. А каков следующий? Его 
Святейшество Шестнадцатый Кармапа из Тибета выра-
зил это очень просто: «Мы должны делать то, что знаем». 
Чтобы освободить наш разум, мы применяем полученное 
знание на практике. Многие западные люди уже почти 
двадцать лет практикуют буддийскую медитацию прозре-
ния (випассана). Некоторые сидят ежедневно. Некоторые 
приходят на курсы выходного дня или девятидневные 
курсы. Другие практикуют разовые трехмесячные ретри-
ты или несколько таковых в год. Немногие практикуют 
еще более длительные по времени затворы. В этом отно-
шении возможностей очень много. 

В дальнейшем мы затронем широкий спектр тем, ко-
торые неоднократно поднимались студентами, изучавши-
ми Дхарму. Эти жизненные, проницательные, часто вол-
нующие вопросы стали основой для этой книги. 

Джозеф Голдстейн 
Барре, Массачусетс 

Январь 1993 года



Глава первая

что такое 
 путь?





11

что такое путь?

Дхарма
 

«Сделано то, что должно было быть сделано»

Эта фраза, часто встречающаяся в буддийских тек-
стах, всегда вдохновляет меня. Она появляется во многих 
«песнях пробуждения», словах, произносимых мужчина-
ми и женщинами в момент их освобождения. Эти слова 
приносят мне радость, напоминая о том, что мы действи-
тельно можем пройти путем свободы до конца. Это бу-
дет чудесный момент, когда мы сможем спеть эту песню: 
«Сделано то, что должно было быть сделано».

У нас могут возникать такие вопросы: «Возможно ли 
пробудиться? Это могло быть возможным для Будды, но 
возможно ли это для меня?                          

Если знаем путь, то сможем и мы. Мы практикуем 
Дхарму, для того чтобы понять этот путь, чтобы стать 
свободными. Это цель всех наших усилий, потому что из 
свободы рождаются чувство общности, сострадание, лю-
бящая доброта и мир. Слово «Дхарма» на санскрите, или 



12

Медитация прозрения

«Дхамма» на пали, — это очень широкий термин с мно-
жеством различных значений. Среди прочего, это слово 
означает истину о том, каким все является. Оно обозна-
чает конкретные элементы опыта и естественные законы, 
управляющие этим опытом. Дхарма также относится к 
учениям Будды и к способам практики, которые ведут к 
пробуждению. Таким образом, Дхарма всеобъемлюща. 
Все есть Дхарма; все следует своему естественному закону. 

Будда ясно видел, как различные состояния ума и дей-
ствия приводят к различным результатам. Нездоровые 
состояния ума ведут к одним последствиям, а здоровые 
состояния ума ведут к другим. Когда мы начинаем пони-
мать истину о том, каким все является, мы сами видим, 
что приносит страдания в нашу жизнь, а что приносит 
счастье и свободу. В истинных духовных начинаниях нет 
принуждения. Будда предложил всеобъемлющую карту 
реальности. Когда мы хорошо понимаем эту карту, то мо-
жем свободно выбирать, в каком направлении двигаться. 
Это просто. Если мы хотим быть счастливыми и понима-
ем причины счастья, то, когда культивируем эти причины, 
счастье приходит в нашу жизнь.

Мы имеем возможность выбирать, потому что Дхар-
ма — это естественный закон того, как устроена природа 
всех вещей. Если бы наши жизни разворачивались случай-
ным образом, без действия физических или моральных 
законов, мы не могли бы влиять на направление жизни 
вовсе; но просто были бы подвержены ветрам хаоса. Хотя 
сначала наш ум может казаться активным словно буря, 
удивительный путь практики Дхармы помогает нам на-
чать разбираться в себе. Мы устанавливаем некоторую 
стабильность и фокус в разуме и видим, какие качества в 



13

что такое путь?

нем ведут к большему миру, а какие — к большему стра-
данию. Все это — и мир, и страдание — существуют в со-
ответствии с определенными законами. Свобода состоит 
в мудрости выбора. Когда мы идем путем осознанности, 
становится очевидным, что наша самая глубокая цель, — 
это совершенствование качеств сердца и разума. Духов-
ный путь трансформирует сознание, очищая его от жад-
ности, ненависти, невежества, страха, зависти, ревности 
— тех сил, которые порождают несчастья внутри нас и в 
мире. Мы все разделяем эту фундаментальную цель сво-
боды. 

В мои ранние годы практики в Индии я учился у Му-
нинды-джи, одного из моих учителей, в Бодх-Гае, месте, 
где Будда достиг пробуждения. Бодх-Гая — это маленькая 
деревня со многими красивыми храмами. Когда Мунин-
да-джи и я вместе гуляли по деревне, он часто указывал на 
очень простых деревенских людей, которые были его уче-
никами. Многие из них достигли различных стадий про-
буждения. Встречать этих людей было настоящим вдохно-
вением, потому что, судя по внешнему виду, вы никогда не 
догадаетесь об их духовных достижениях. Они выглядели 
как простые деревенские жители, занимающиеся своими 
делами. Я научился ценить, на собственном опыте, часто 
повторяемую истину, что реализация не зависит от соци-
ального или образовательного контекста. 

У всех у нас есть нечто общее - все мы живы, а так-
же наделены умом и сердцем. Наша задача — пробудить 
и очистить этот ум-сердце на благо всех. Понимание этой 
задачи, этого пути, дает контекст, в рамках которого мож-
но оценивать каждое действие. Помогает ли то, что мы со-
бираемся совершить, — любое действие — нам пробудить-



14

Медитация прозрения

ся, или оно, наоборот, мешает этому? В любых жизненных 
ситуациях можно практиковать очищение ума. Когда мы 
знаем и соединяемся с путем свободы и когда верны ему, 
несмотря ни на что, тогда без сомнения однажды мы смо-
жем спеть свою собственную песню пробуждения: «Сде-
лано то, что должно было быть сделано».

Страх Просветления

Медитирующие иногда говорят, что страх перед 
освобождением сдерживает их практику; по мере про-
движения в неизведанное, страх перед ним становится 
серьезным препятствием. Но это не страх перед самим 
пробуждением, скорее это страх перед нашими представ-
лениями о нем. 

У нас у всех есть представление об абсолютной сво-
боде, как о растворении в великом всплеске света или 
в великой космической вспышке. Ум может изобретать 
множество различных образов переживания освобожде-
ния. Освобождение означает отпускание страдания. Вы 
боитесь перспективы быть свободным от жадности? Или 
от гнева или заблуждения? Вероятно, нет. Освобожде-
ние означает избавление от тех качеств в разуме, кото-
рые мучают и ограничивают нас. Таким образом, свобо-
да не является чем-то магическим или мистическим. Она 
не делает нас странными. Пробуждение означает очи-
щение ума и отпускание тех вещей, которые вызывают 
столь много страданий в жизни. Это весьма прагматично.                                                                            
Представьте, что вы держите горячий обжигающий уголь. 
Вы бы не боялись отпустить его. На самом деле, как толь-



15

что такое путь?

ко вы заметите, что держите его, то, вероятно, тут же его 
уроните. Но мы часто не осознаем, как сами цепляемся за 
страдание. Кажется, что оно держится за нас.  Практика 
заключается в том, чтобы осознавать, как страдание воз-
никает в уме и как мы отождествляем себя с ним, а затем 
учиться отпускать его. Мы учимся через простое и непо-
средственное наблюдение, видя процесс снова и снова, 
пока не поймем его. 

Когда Будда кратко описывал свои учения, он подчер-
кивал, что учит только одному: страданию и окончанию 
страдания. Понимание этой реальности освобождает 
наш разум и дает больше возможностей для сострадания 
в мире.

Интеллектуальность и Прогресс

Пробуждение доступно каждому. Я думаю, это пре-
красно, что прогресс на пути доступен человеку любого 
уровня интеллекта. Осознание этого факта было боль-
шим открытием для меня в период становления учителем. 
Будучи в Индии, обучаясь у моего наставника Мунин-
ды-джи, я присутствовал на многих его беседах с йогами, 
чтобы наблюдать, как он обучает. После некоторых ин-
тервью он описывал, какие темы для медитации подходят 
разным людям. Однажды он сказал: «О, да, эта тема под-
ходит для умных людей, а эта — для глупых».

У меня была мгновенная, сильная реакция на такое 
заявление. Из-за специфического воспитания западного 
человека из среднего класса я был оскорблен тем, что кто-
то мог быть назван глупым. Это было своего рода осво-



16

Медитация прозрения

бождением узнать, что для духовной практики не обяза-
тельно быть слишком умным. Некоторые люди умны, а 
другие — нет. В «Висуддхимагге» (Путь Очищения), со-
брании многих учений Будды, описаны различные темы 
медитации и указано, для кого какая из них лучше всего 
подходит. Со временем я научился ценить как очевидные 
достоинства интеллекта, так и некоторые его огромные 
опасности, которые он таит.

Мы все знаем людей, сильно гордящихся своей учено-
стью. Такая гордая привязанность к уму может стать боль-
шой ловушкой для эго, вредной для себя или для других. 
Интеллект также может быть великим благословением, 
даруя бесценное понимание вещей. Для меня было важ-
ным узнать, что существуют многие другие качества раз-
ума, отражающие благородство и красоту характера, го-
раздо лучше, чем это делает интеллект. Щедрость, любовь, 
сострадание или преданность не зависят от высокого IQ.                                                              

Одна из моих любимых историй времен Будды расска-
зывает о его ученике, который был глупы. Его брат, другой 
ученик, был полностью пробужденным и умным челове-
ком. Тугодум вдохновился учениями и был рукоположен в 
монахи. Он обладал самым добрым сердцем, но очень сла-
бым умом. По этой причине брат дал ему  в качестве прак-
тики заучивать четырехстрочную строфу учений Будды.  
Тугодум много трудился и страдал, чтобы выучить одну 
эту строку. Затем, когда он перешел ко второй строке, 
она начала вытеснять из разума первую. Один стих был 
все, что его ум мог удержать. Эта борьба продолжалась и 
продолжалась; он просто не мог справиться с этим зада-
нием. Его брат наконец сдался и сказал: «Это бесполезно. 
Тебе лучше покинуть монашеский орден». Бедный глупец 



17

что такое путь?

был совершенно подавлен. Он чувствовал себя так груст-
но, потому что его сердце было предано Дхарме. Когда 
он возвращался в свою деревню, чувствуя себя огорчен-
ным, Будда, зная, что произошло, подошел к нему и стал 
идти рядом. Погладив бедного тугодума по голове и уте-
шив, Будда дал ему практику, идеально подходящую его 
способностям. «Вот твоя тема для медитации. Возьми этот 
белый носовой платок, выйди на жаркое солнце и натирай 
его». Вот и все. Итак, тот взял платок, вышел на солнце 
и начал натирать его. Постепенно платок чернел от пота 
с его рук. В один момент, в нем пробудились воспомина-
ния о практике из прошлых жизней. Наблюдая за гряз-
ным платком, в монахе возникла глубокая равностность, 
и его ум открылся. Так он достиг полного пробуждения. 
Говорят, что после этого, монах обрел интеллект, магиче-
ские силы, а также глубокое понимание Дхармы. История 
заканчивается описанием некоторых забавных сверхъе-
стественных трюков, которые бывший тугодум проделал 
со своим удивленным братом. Признаться, я испытываю 
большую привязанность к этому глупцу.

Единый Вкус

Является ли обретение состояния пробуждения по-
степенным или внезапным? Целые школы буддизма вы-
росли вокруг этого вопроса. Но мне всегда казалось, что 
освобождение бывает разным, что нет единственно пра-
вильного ответа на этот вопрос. Пробуждение всегда 
внезапно. Когда условия созревают, оно обретается. Но 
путь, ведущий к нему, постепенен. Мы практикуем, созда-



18

Медитация прозрения

ем условия, подготавливаем почву, и ум в конечном итоге 
открывается внезапно и спонтанно. Будда прямо заявил, 
что наш ум в своем естественном состоянии чист, но что 
он затемнен возникающими ментальными загрязнениями. 
В одном из своих учений он сказал: «Ум сияет, светится, 
лучится; но он загрязнен омрачениями. Ум сияет, светит-
ся, лучится, и от корня загрязнений, которые возникают в 
нем, он освобождается». 

Методы могут различаться, но основные учения Буд-
ды — о природе страдания и достижении свободы от 
него — присутствуют во всех буддийских традициях. 
Бесчисленные формы буддизма развились в разных ме-
стах планеты: в Индии, Бирме, Таиланде, Тибете, Китае, 
Японии, Корее, Шри-Ланке, Камбодже, Вьетнаме и дру-
гих местах. Мунинда-джи давно сказал мне, что он был 
знаком с более чем пятьюдесятью техниками медитации 
осознанности только в Бирме. Не привязывайтесь к идее, 
что существует только один правильный способ или тех-
ника практики Дхармы. Свобода и сострадание являются 
основными ориентирами для всей практики. (Это частное 
мнение автора, в разных традициях буддизма существу-
ют различные взгляды на этот вопрос. См. Палийский 
Канон) Все остальное — это искусные средства. По пути 
могут быть много различн.ых переживаний. Как только 
мы занимаем какую-либо позицию, думая «это оно», то 
уже упустили великое сокровище пустоты, создавая оче-
редное сектарное представление. Один из моих учителей 
выразил то, что я думаю, справедливо для всех традиций, 
практик, техник и взглядов. Он сказал: «Если практика 
не охладит огонь жадности, отвращения и неведения, она 
бесполезна». Это мерило всего, что мы делаем. 



19

что такое путь?

Что действительно замечательно в Дхарме на Западе, 
так это возможность практиковать все традиции, встре-
чаться и учиться друг у друга. Каждая из великих тради-
ций — Тхеравада, Махаяна и Ваджраяна (тибетский буд-
дизм) — может много чего предложить. Как сказал Будда: 
«У Дхармы единый вкус — вкус свободы». И для всех нас 
практика является ключом к этой свободе. 

Есть замечательная история о Миларепе, великом ти-
бетском йоге. Говорят, что в конце своей жизни Миларе-
па взял своего главного ученика на уединенный горный 
склон, чтобы передать самые секретные учения. С вели-
чайшим уважением и преданностью ученик попросил по-
делиться с ним мудростью. Тогда Миларепа наклонился и 
указал на кожистые мозоли, которые развились от много-
летнего сидения в медитации.                                                                  

Как у практиков, у нас будут разные периоды в духов-
ном развитии. Бывают времена, когда есть много энергии 
для интенсивных, тихих медитационных ретритов, кото-
рые могут помочь стабилизировать сильную осознанность 
и открыть новые уровни прозорливости. В определенный 
момент вы можете обнаружить, что теряете энергию и не 
способны к такой интенсивной практике. Этот спад мо-
жет произойти через несколько лет, месяцев или даже дней 
столь упорной практики. Когда именно это произойдет, 
зависит от уровня развития каждого человека и конкрет-
ной жизненной ситуации. Я знал одного медитирующе-
го, который практиковал в Азии несколько месяцев. Его 
практика достигла определенного уровня зрелости, но по 
какой-то причине он не мог добиться дальнейшего про-
гресса. Когда наш учитель спросил его о ситуации дома, 
он рассказал, что очень хочет увидеться со своей семьей. 



20

Медитация прозрения

Учитель посоветовал ему отправиться домой и навестить 
ее. После того, как он это сделал его ум был очищен от 
данного препятствия, и вернувшись к практике, он смог 
завершить курс обучения. 

Также будьте осторожны, чтобы не держаться за чет-
кое представление о том, как именно должна развиваться 
ваша практика. Временами вы можете склоняться к ис-
следованию ума в уединенном ретрите. Иногда можете не 
чувствовать необходимости в уединении. Просто следуй-
те своему ритму естественным и простым образом. Если 
освобождение является главной целью вашей жизни, пе-
риоды интенсивной медитативной практики могут быть 
драгоценной возможностью для этого. Они позволяют 
накопить огромную энергию, силу и прозорливость.  Но 
также существуют периоды активной жизни в мире, раз-
вития щедрости, морали, правдивости и сострадания, ка-
честв, которые легче выражать в повседневной жизни, чем 
в рамках ретрита (затворничества, периода интенсивной 
духовной практики). Затем в свою очередь эти великие 
силы разума будут дальше усиливать вашу практику.

                                  

Четыре Благородные Истины

Когда учение Будды распространилось по всей Азии 
и миру, возникли различные традиции понимания Дхар-
мы, каждая со своими акцентами, метафизикой и умелы-
ми средствами. Хотя различные традиции могут не согла-
шаться по некоторым вопросам, один постулат учения 
остается центральной жемчужиной, общей для всех: Че-
тыре Благородные Истины. 



21

что такое путь?

Будда описал Первую Благородную Истину как истину 
страдания. Слово «дуккха» на пали имеет широкий диа-
пазон значений, включая страдание, неуверенность и не-
удовлетворенность. Будда пробудился к реальности стра-
дания в жизни без страха или жалости к себе. Он ясно 
осознал проблемы страдания: боль рождения, старости, 
смерти, скорби, горя, отчаяния, общения с нелюбимыми 
людьми, разлуки с любимыми, неудовлетворенность же-
ланиями — всё это является дуккхой. Исследуя природу 
обусловленных явлений на всё более глубоких и тонких 
уровнях, мы начинаем видеть их изначально неудовлет-
ворительную природу. Мы все знаем, что болезненные 
чувства в наших телах или умах — это страдание. Но мы 
также увидим эту истину дуккхи, когда осознаем непосто-
янство опыта. Ни один опыт, каким бы замечательным он 
ни был, не принесет нам глубокого и продолжительного 
удовлетворения именно потому, что он всегда меняется. 
Непрерывный поток явлений часто напоминает мне воду, 
падающую через край высокого водопада. Вода бесконеч-
но падает — шшшшш! — без остановки, без отдыха. Это и 
есть природа всякого опыта. Кроме того, Будда описал тре-
тий вид страдания очень ярко в Огненной Сутре (Адитта 
сутта): «Глаз горит, ухо горит... тело... ум... горит чем? Горит 
огнем жадности, огнем отвращения, огнем невежества».                                                                                                             
Нам трудно открыться истине страдания, потому что мы 
ищем убежище привычными способами. Ищем убежище 
и счастье в приятных вещах, в вещах, которые сами по 
себе мимолетны. Часто мы не прилагаем необходимые 
усилия, чтобы остановиться, открыться, стать более чув-
ствительными к тому, что действительно происходит в на-
стоящем моменте. 



22

Медитация прозрения

Удивительный парадокс истины страдания заключа-
ется в том, что чем больше мы открываемся ей и понимаем 
её, тем легче и свободнее становится наш ум. Ум стано-
вится более просторным, открытым и счастливым, когда 
мы перестаем убегать и отрицать правду. Мы становимся 
менее подвержены компульсивным желаниям и зависимо-
стям, потому что ясно видим природу вещей такой, какая 
она есть. Но все еще недостаточно просто увидеть и по-
нять страдание в нашей жизни.

Вторая Благородная Истина признает причины стра-
дания. Каковы они? Палийское слово — «килеса» озна-
чает омрачающие эмоции, муки ума, такие как жадность, 
зависть, ненависть, гнев, страх. Эти и другие состояния 
терзают нас, порождая несчастье. Килесы проявляются 
на разных уровнях. Иногда они бывают настолько силь-
ны, что способны вызывать «возмутительное поведение»: 
убийство, кражу, сексуальные проступки, причинение 
разного большого вреда себе и другим. Сила этих килес 
очевидна, когда мы смотрим на то, что происходит по 
всему миру: убийства, изнасилования, пытки, голод, на-
циональная рознь. Всё это страдание имеет корни в умах 
людей, в нашем собственном уме. Мы можем избавиться 
от него, если будем соблюдать этические принципы, при-
держиваясь благого поведения. 

Будда учил пяти принципам тренировки, которые 
служат великой защитой от таких вредных поступков: не 
убивать, не красть, не совершать сексуальных проступ-
ков, не лгать и не принимать одурманивающих веществ. 
Представьте, насколько мир был бы другим местом, если 
бы все следовали даже только одному из этих принципов 
— не убивать других людей.



23

что такое путь?

Средний уровень килес — это те неблагие состояния, 
которые приводят к действиям речи или ума. И самый 
тонкий уровень килес называется скрытыми загрязне-
ниями или скрытыми омрачающими тенденциями. Эти 
состояния не проявляются в данный момент, но имеют 
потенциал возникнуть, если сложатся соответствующие 
условия. 

Мы можем увидеть эти скрытые состояния в действии, 
когда люди оказываются в ситуациях сильного стресса и 
совершают действия, о которых в обычных обстоятель-
ствах они бы даже не подумали. 

Будда придавал большое значение искоренению од-
ного определенного загрязнения, чтобы окончательно 
избавиться от причин страдания. Это килеса, считается 
самой опасной, — сильное убеждение и представление о 
каком-то постоянном «я». Пока наш ум омрачен этим не-
правильным взглядом, ошибочным восприятием вещей, 
это ведет нас к совершению многих других неблагих 
действий. Если присутствует ошибочное представление 
о «я», то нам необходимо защищать и удовлетворять его, 
и таким образом многие действия начинают вращаться 
вокруг этого неправильного взгляда. Писатель Вэй У 
Вэй кратко выразил иллюзорный эффект данной корен-
ной килеса: «Это как собака, лающая на дерево, которо-
го нет». 

Медитация очищает ум от этого глубоко укоренивше-
гося загрязнения, которое причинило столько страданий 
в нашей жизни и является основным заблуждением во всем 
процессе существования. Через силу осознанности мы на-
чинаем понимать, что по-настоящему означает отсутствие 
«я» — самости.  Мы понимаем это не теоретически или 



201

Практика в повседневной жизни

мы становимся к взаимозависимости всех вещей, тем яснее 
видим, что качество нашей жизни влияет не только на тех 
людей, которых мы встречаем лично, но и на всех существ. 
Будда достиг пробуждения в одну из ночей более двух с 
половиной тысяч лет назад под деревом в Индии, и бла-
годаря этому событию вы сейчас читаете эти строки. Как 
удивительно! Для того чтобы это произошло, цепь собы-
тий охватила два с половиной тысячелетия и множество 
разных культур и стран. И эта цепь не заканчивается с 
тем, что вы держите в руках эту книгу. Она продолжается 
от вас и дальше через неведомые времена и пространства. 
В этой загадочной вселенной тонких и обширных взаи-
мосвязей каждое наше действие столь же важное и далеко 
идущее, как взмах крыльев бабочки. И чем свободнее мы 
будем от жадности, ненависти и невежества, тем больше 
наша жизнь будет приносить пользу всем существам. Раз-
мышления об этом факте могут наполнить нашу практи-
ку и жизнь простором и любовью, когда мы следуем по 
этому древнему и в то же время совершенно новому пути.



Тираж 50 экз.




